
 

 

 
Vol. 3 No. 2 Tahun 2025 

Jurnal RELIGI |84 

 

 

Salat Berjamaah dan Integrasi Sosial Sebuah Kajian Sosialogis 

 

Nining Sariningsih1), Yuningsih Putri2), Syamsurizal Yazid3). 
 

1,2,3)Program Pascasarjana Pendidikan Agama Islam Universitas Muhamamdiyah Malang, 

. 

e-mail: niningsariningsih442@webmail.umm.ac.id1 

e-mail: yuningsihputri30@webmail.umm.ac.id2 

e-mail: syamsurizal@umm.ac.id3 

 

Abstract 

 

Congregational prayer is not only a form of worship but also has a profound 

social dimension. In the midst of modern, individualistic life, congregational prayer 

serves as a gathering space that fosters togetherness, equality, and solidarity 

among Muslims. This study aims to examine the role of congregational prayer in 

building social integration through a theological and sociological approach. The 

method used is a literature review, examining the Quran, Hadith, and various 

relevant scientific literature on the relationship between religious values and social 

life. The results of the study indicate that congregational prayer can strengthen 

social bonds and foster the value of brotherhood within society. Every individual 

stands on equal footing regardless of social or economic status, reflecting a spirit 

of equality and empathy. Congregational activities in the mosque also serve as a 

means of building social cohesion and fostering concern for others. Thus, 

congregational prayer serves as a spiritual and social tool that plays a vital role in 

fostering a harmonious, peaceful, and civilized society. 

Keywords: Congregational prayer, social integration, sociological studies 

 

Abstrak 

  

Shalat berjamaah tidak hanya bernilai ibadah, tetapi juga memiliki dimensi sosial 

yang mendalam. Di tengah kehidupan modern yang serba individualistik, shalat 

berjamaah menjadi ruang perjumpaan yang menumbuhkan kebersamaan, 

kesetaraan, dan solidaritas di antara umat Islam. Penelitian ini bertujuan untuk 

mengkaji peran shalat berjamaah dalam membangun integrasi sosial melalui 

pendekatan teologis dan sosiologis. Metode yang digunakan adalah studi pustaka 

dengan menelaah Al-Qur’an, hadis, dan berbagai literatur ilmiah yang relevan 

tentang hubungan antara nilai-nilai keagamaan dan kehidupan sosial. Hasil kajian 

menunjukkan bahwa shalat berjamaah mampu memperkuat ikatan sosial dan 

menghidupkan nilai persaudaraan di tengah masyarakat. Setiap individu berdiri 

sejajar tanpa membedakan status sosial atau ekonomi, mencerminkan semangat 

kesetaraan dan empati. Aktivitas berjamaah di masjid juga berfungsi sebagai sarana 

membangun kohesi sosial dan menumbuhkan kepedulian terhadap sesama. Dengan 

demikian, shalat berjamaah menjadi sarana spiritual sekaligus sosial yang berperan 

penting dalam membentuk masyarakat yang rukun, damai, dan berkeadaban. 

Kata Kunci: Salat berjamaah, integrasi sosial, kajian sosiologis 

mailto:niningsariningsih442@webmail.umm.ac.id
mailto:yuningsihputri30@webmail.umm.ac.id2
mailto:syamsurizal@umm.ac.id


RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

PENDAHULUAN 

Di tengah kehidupan modern yang serba cepat, masyarakat kini menghadapi 

tantangan besar dalam menjaga kebersamaan. Banyak orang lebih sibuk dengan 

urusan pribadi, terpaku pada layar gawai, dan cenderung hidup dalam lingkup yang 

sempit. Rasa peduli terhadap sesama perlahan memudar, gotong royong mulai 

jarang dilakukan, dan interaksi sosial semakin berkurang. Fenomena ini 

menandakan adanya kemerosotan integrasi social ikatan yang selama ini menjadi 

perekat kehidupan bermasyarakat. Masyarakat yang dulunya hangat dan saling 

menopang kini mulai berubah menjadi kumpulan individu yang berjalan sendiri-

sendiri. 

Islam memandang kebersamaan dan persaudaraan sebagai fondasi utama 

dalam membangun kehidupan sosial. Salah satu cara sederhana namun bermakna 

untuk menumbuhkan kembali semangat kebersamaan itu adalah melalui shalat 

berjamaah. Dalam shalat berjamaah, setiap muslim berdiri sejajar tanpa 

memandang pangkat, jabatan, atau kekayaan. Bahu yang saling merapat dalam satu 

saf bukan hanya simbol ketaatan kepada Allah, tetapi juga lambang kesatuan hati 

dan solidaritas antar sesama. Melalui ibadah yang dilakukan bersama, umat belajar 

untuk disiplin, saling menghormati, dan menumbuhkan rasa memiliki terhadap 

komunitasnya (Yunus et al., 2024). 

Namun, kenyataannya tidak sedikit masyarakat yang mulai meninggalkan 

shalat berjamaah. Masjid yang dulu ramai kini sering sepi, digantikan dengan 

rutinitas pekerjaan, jadwal yang padat, dan gaya hidup yang semakin 

individualistik. Dari sudut pandang sosiologi, hal ini tidak semata karena 

menurunnya kesadaran beragama, tetapi juga karena perubahan sosial yang 

menggeser nilai kebersamaan menjadi nilai efisiensi dan pragmatism (Machado, 

2025). Modernisasi, urbanisasi, serta lemahnya ikatan sosial di lingkungan tempat 

tinggal membuat banyak orang merasa cukup beribadah sendiri tanpa merasakan 

pentingnya interaksi sosial dalam ibadah berjamaah. 

Padahal, shalat berjamaah tidak hanya mendekatkan manusia kepada 

Tuhan, tetapi juga kepada manusia lainnya. Ia mengajarkan bahwa spiritualitas 

sejati tidak berhenti pada hubungan vertikal (hablun minallah), melainkan harus 

diiringi dengan hubungan horizontal (hablun minannas). Melalui shalat berjamaah, 

umat Islam diajak untuk kembali merasakan kebersamaan, saling mengenal, saling 

mendoakan, dan saling meneguhkan di tengah dunia yang semakin individualis 

(Kamaluddin & Gustina Siregar, 2023). Dengan demikian, menghidupkan kembali 

semangat berjamaah sesungguhnya adalah upaya membangun kembali jembatan 

integrasi sosial yang mulai rapuh di masyarakat kita. Oleh karena itu, penting untuk 

melakukan kajian mendalam mengenai bagaimana salat berjamaah dapat berfungsi 

sebagai sarana integrasi sosial dalam masyarakat modern. Sehingga penelitian ini 

bertujuan untuk memahami lebih dalam peran salatt berjamaah dalam memperkuat 

solidaritas dan keharmonisan sosial, serta tantangan yang dihadapi dalam upaya 

menjaga keberlanjutan ibadah berjamaah di era globalisasi. 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode library research atau penelitian 

kepustakaan untuk mengkaji peran salat berjamaah dalam membentuk integrasi 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

sosial dan menumbuhkan nilai-nilai sosial positif di kalangan umat Muslim. 

Pendekatan ini dilakukan dengan menelaah berbagai sumber tertulis seperti Al-

Qur’an, hadis, jurnal ilmiah, artikel akademik, serta dokumen keagamaan yang 

relevan dengan tema ibadah berjamaah dan kehidupan sosial masyarakat Muslim. 

Sumber primer dalam penelitian ini meliputi Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad 

SAW, Sedangkan sumber sekunder mencakup buku dan jurnal yang membahas 

sosiologi agama dan solidaritas sosial, serta hasil penelitian terdahulu tentang 

hubungan antara ibadah dan kehidupan sosial umat Islam. 

Analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan, yaitu mengumpulkan dan 

menginventarisasi literatur yang relevan, mengklasifikasi serta mereduksi data 

untuk menjaga fokus penelitian, lalu melakukan analisis isi (content analysis) guna 

menemukan makna sosial dan nilai integratif dalam praktik shalat berjamaah. 

Setelah itu dilakukan interpretasi data dengan pendekatan sosiologis untuk 

memahami keterkaitan antara ibadah berjamaah dan integrasi sosial, serta faktor-

faktor sosial yang menyebabkan menurunnya partisipasi dalam pelaksanaannya. 

Hasil analisis kemudian disimpulkan untuk menegaskan bahwa shalat berjamaah 

bukan sekadar ritual keagamaan, melainkan sarana efektif dalam memperkuat 

solidaritas, kebersamaan, dan kohesi sosial di tengah masyarakat modern. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Pengertian Salat Jamaah 

Salat dalam bahasa Arab berarti doa, sedangkan menurut istilah syar’i, salat 

adalah ibadah yang dimulai dengan takbir dan diakhiri dengan salam, sebagai 

bentuk pengabdian dan kerendahan diri seorang hamba kepada Allah Swt 

(Premananto, 2019). Islam sebagai agama yang sempurna tidak hanya menekankan 

aspek ibadah individual, tetapi juga menanamkan nilai-nilai kebersamaan dalam 

kehidupan sosial. Umat Islam dianjurkan untuk hidup dalam kebersamaan, 

berorganisasi, serta mengelola aktivitas dengan prinsip manajemen yang baik 

sebagai wujud dari tatanan hidup yang teratur dan harmonis sesuai dengan ajaran 

agama islam (Septianmar 2022). Sebagaimana disampaikan dalam Q.S. Al-Baqarah 

ayat 43 yang berbunyi; 

لٰوةَ   وَاقَيِْمُوا  كٰوةَ  وَاٰتوُا  الصَّ كِعِيْنَ  مَعَ  وَارْكَعوُْا  الزَّ   الرّٰ
Artinya: “Tegakkanlah salat, tunaikanlah zakat, dan rukuklah beserta orang-

orang yang rukuk”. 
 

Makna Q.S. Al-Baqarah ayat 43 menekankan pentingnya keseimbangan 

antara ibadah kepada Allah dan tanggung jawab sosial kepada sesama. Perintah 

menegakkan salat menunjukkan kedekatan spiritual, sedangkan menunaikan zakat 

menegaskan kepedulian sosial. Seruan untuk “rukuklah bersama orang-orang yang 

rukuk” mengandung makna kebersamaan dan persatuan dalam beribadah, bahwa 

Islam menumbuhkan kesalehan yang lahir dari kebersamaan, bukan individualisme. 

Al-Jalalayn menafsirkan ayat ini bahwa perintahkanlah shalat, zakat, dan 

ikutlah rukuk bersama orang-orang yang rukuk merupakan sebuah seruan sederhana 

namun kuat agar ibadah diwujudkan dala kebersamaan nyata, bukan sekadar praksis 

pribadi. Penafsiran ini membantu pembaca melihat makna ayat secara lugas: agama 

menghendaki komunitas yang beribadah bersama (Hamza, 2022). 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

Hukum Salat Jamaah  

a. Fardu a’in, salat berjamaah adalah ibadah wajib bagi setiap muslim, jika 

merujuk kepada Surah An-Nisa ayat 102. Allah berfirman: 

 

ا اسَْلِحَتهَُمْ  عكََ وَلْيأَخُْذوُْْٓ نْهُمْ مَّ لٰوةَ فَلْتقَمُْ طَاۤىِٕفةٌَ م ِ  فاَِذاَ سَجَدوُْا فَلْيَكُوْنوُْا  ۗوَاِذاَ كُنْتَ فيِْهِمْ فاَقََمْتَ لَهُمُ الصَّ

رَاۤىِٕكُمْْۖ وَلْتأَتِْ طَاۤىِٕفةٌَ اخُْرٰى لَمْ يصَُلُّوْا فَلْيصَُلُّوْا مَعكََ وَلْ  يأَخُْذوُْا حِذرَْهُمْ وَاسَْلِحَتهَُمْ ۚ وَدَّ الَّذِيْنَ  مِنْ وَّ

احِدةًَ وَۗلََ جُناَحَ  يْلةًَ وَّ  عَليَْكُمْ اِنْ كَانَ بكُِمْ  كَفرَُوْا لوَْ تغَْفُلوُْنَ عَنْ اسَْلِحَتِكُمْ وَامَْتِعتَِكُمْ فيَمَِيْلوُْنَ عَليَْكُمْ مَّ

رْضْٰٓ  طَرٍ اوَْ كُنْتمُْ مَّ نْ مَّ لِلْكٰفِرِيْنَ عَذاَباً  اذَىً م ِ اعََدَّ   َ ا اسَْلِحَتكَُمْ وَخُذوُْا حِذرَْكُمْ ۗ اِنَّ اللّٰه ى انَْ تضََعوُْْٓ

هِيْناً    مُّ

 
Artinya: “Apabila engkau (Nabi Muhammad) berada di tengah-tengah mereka 

(sahabatmu dan dalam keadaan takut diserang), lalu engkau hendak melaksanakan 

salat bersama mereka, hendaklah segolongan dari mereka berdiri (salat) 

bersamamu dengan menyandang senjatanya. Apabila mereka (yang salat 

bersamamu) telah sujud (menyempurnakan satu rakaat), hendaklah mereka pindah 

dari belakangmu (untuk menghadapi musuh). Lalu, hendaklah datang golongan 

lain yang belum salat agar mereka salat bersamamu162) dan hendaklah mereka 

bersiap siaga dengan menyandang senjatanya. Orang-orang yang kufur ingin agar 

kamu lengah terhadap senjata dan harta bendamu, lalu mereka menyerbumu 

secara tiba-tiba. Tidak ada dosa bagimu meletakkan senjata jika kamu mendapat 

suatu kesusahan, baik karena hujan maupun karena sakit dan bersiap siagalah 

kamu.163) Sesungguhnya Allah telah menyediakan azab yang menghinakan bagi 

orang-orang kafir”. 

 

Asbabun Nuzul dari ayat ini ialah merujuk pada Ketika ada peperangan 

seusai turunnya ayat ke-101, Nabi Muhammad saw mengerjakan salat Duhur. 

Berkata orang-orang musyrik:  “Sungguh Muhammad dan sahabat-sahabatnya 

memberikan kemungkinan kepada kalian untuk menggempur dari belakang, 

silahkan kalian perhebat serangan kalian terhadap mereka”. Kemudian seorang 

diantara mereka ada yang mengatakan: “ambil kesempatan lain saja, pasti mereka 

akan mengerjakan hal yang serupa di tempat yang sama”. Maka Allah menurunkan 

ayat antara kedua waktu salat itu “In Khiftum an Yaftinakumullazina Kafaru” 

sampai “Azaban Muhinan”, kemudian diturunkan pula ayat salat khauf (Mujieb 

1986). 

Al-Baihaqi dalam kitab Ad-Dalail dari Ibnu Iyasy az-Zarqi mengatakan 

bahwa; “Kami berada bersama Rasulullah di Usfan, lalu dihadang oleh orang-orang 

musyrik yang dipimpin Khalid bin Walid. Mereka berada di antara kami dan kiblat, 

maka Nabi melakukan salat Duhur bersama kami. Orang-orang musyrik itu berkata: 

“mereka akan kalang kabut, kalau kita berhasil menyerang barisan depan mereka”. 

Maka Malaikat Jibril datang dengan membawa (wahyu) ayat ini, diantara Salat 

Duhur dengan As}ar: “Dan apabila kamu berada di tengah-tengah mereka, lalu 

kamu hendak mendirikan salat bersama mereka sampai akhir hayat (Bahrun 2004). 

b. Fardu Kifayah 

Pendapat yang menyebutkan bahwa salat jamaah merupakan Fardu kifayah 

adalah Al-Imam Syafi’I dan Abu Hanifah sebagaimana disebutkan oleh Ibnu 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

Habirah (Sabiq, 2007). Di dalam kitab Raudatut-Talibin karya Imam An-Nawawi 

disebutkan bahwa: Salat jamaah itu itu hukumnya Fardu’ain untuk salat Jumat. 

Sedangkan untuk salat Fardu lainnya, ada beberapa pendapat. Yang paling Sahih 

hukumnya adalah Fardu kifayah, tapi juga ada yang mengatakan hukumnya sunnah 

dan yang lain lagi mengatakan hukumnya Fardu’ain (Darussalam 2016). 

Adapun dalil mereka ketika berpendapat seperti di atas adalah: Dari Abi 

Darda` ra bahwa Rasulullah saw bersabda, "Tidaklah 3 orang yang tinggal di suatu 

kampung atau pelosok tapi tidak melakukan salat jamaah, kecuali syetan telah 

menguasai mereka. Hendaklah kalian berjamaah, sebab srigala itu memakan domba 

yang lepas dari kawanannya” (Dawud 2001). Dari Ibnu Umar ra bahwa Rasulullah 

saw bersabda, `Salat berjamaah itu lebih utama dari salat sendirian dengan 27 

derajat. Al-Khatthabi mengatakan bahwa kebanyakan ulama As-Syafi`i 

berpendapat bahwa salat berjamaah itu hukumnya Fardu kifayah bukan Fardu’ain 

dengan berdasarkan hadis ini (Sabiq, 2007). 

 

c. Sunnah Muakkadah 

Pendapat ini didukung oleh mazhab Al-Hanafiyah dan Al-Malikiyah 

sebagaimana disebutkan oleh imam As-Syaukani dalam kitabnya Nailul Autar. 

Beliau berkata bahwa pendapat yang paling tengah dalam masalah hukum salat 

berjama‟ah adalah Sunnah mu’akkadah. Sedangkan pendapat yang mengatakan 

bahwa hukumnya Fard}u ‘ain, Fardu kifayah atau syarat syahnya salat, tentu tidak 

bisa diterima. 

Al-Karkhi dari ulama Al-Hanafiyah berkata bahwa salat berjama‟ah itu 

hukumnya sunnah, namun tidak disunnahkan untuk tidak mengikutinya kecuali 

karena udzur. Dalam hal ini pengertian kalangan mazhab Al-Hanafiyah tentang 

sunnah mu’akkadah sama dengan wajib bagi orang lain. Artinya, sunnah 

mu’akkadah itu sama dengan wajib (Premananto, 2019). 
Dalil yang mereka gunakan untuk pendapat mereka antara lain adalah hadis 

dari Rasulullah saw, Sesungguhnya orang yang mendapatkan ganjaran paling besar 

adalah orang yang paling jauh berjalannya. Orang yang menunggu salat jama‟ah 

bersama imam lebih besar pahalanya dari orang yang salat sendirian kemudian 

tidur. Pendapat yang ketiga ini menjadi pilihan Ibnu Hazm, Ata, Al Auza’i, Ahmad, 

Abu S}aur dan Ibnu Al Munzir (Nawawi 2010). 
Keutamaan Salat Jamaah 

Abu Ahmadi mengatakan bahwa salat adalah sekumpulan doa, aktivitas-

aktivitas biologis dan psikologis yang telah ditentukan syarat rukunnya yang 

diawali dengan takbiratul ihram dan diakhiri dengan salam. Hal ini memberikan 

simbol keharmonisan hablumminallah dengan takbir dan hablumminannas melalui 

salam. Sehingga seorang mus}alli diharapkan setelah dia berhasil membangun 

hubungan baik dengan Allah mampu menjalin hubungan baik dengan manusia 

(Ahmadi, 1995). 

Keberhasilan komunikasi kita dengan Allah, sebagaimana keberhasilan 

komunikasi kita kepada manusia, juga ditentukan oleh ketepatan mempersepsi kita 

sendiri: siapakah kita, apa tujuan hidup kita di dunia dan mau kemana kita setelah 

hidup ini? Inti konsep diri manusia di hadapan Allah adalah bahwa manusia itu 

diciptakan oleh Allah untuk menyembah-Nya, sebagaimana disebutkan dalam Qs. 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

Az-Zariyat ayat 56: “Dan Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan supaya 

mereka menyembah Aku” (Bachtiar 2014). 

Imam Muslim rahimahullah berkata: Telah menceritakan kepada kami Yahya 

ibn Yahya, dia berkata: Saya membaca hadis di hadapan Malik, dari Nafi’, dari Ibn 

Umar, bahwa Rasulullah saw bersabda: Salat berjamaah lebih utama dibandingkan 

salat sendirian sejumlah dua puluh tujuh derajat (Muslim, 2001). 

Adapun pesan-pesan yang terdapat pada hadis ini, antara lain; (1) Salat 

jamaah lebih baik dibandingkan dengan salat sendiri; (2) Perbandingan keduanya 

adalah 27:1; (3) Karena lebih baik, maka disarankan kepada setiap ummat muslim 

untuk senantiasa melaksanakan salat Fard}u berjamaah (Muslim, 2001). 

Konsep integrasi sosial (kajian sosialogi) dan prespektif islam 

Nilai kebersamaan dalam Islam tidak hanya diwujudkan melalui ibadah 

seperti salat berjamaah, tetapi juga melalui sikap saling peduli dan menjaga 

keharmonisan antar sesama. Umat Islam diajarkan untuk hidup dalam semangat 

persaudaraan, saling menolong, dan mendamaikan bila terjadi perselisihan. Prinsip 

ini menjadi landasan penting dalam membangun integrasi sosial di tengah 

masyarakat yang beragam. Semangat persaudaraan tersebut ditegaskan oleh Allah 

Swt. Sehingga hal ini dikuatkan dalam QS. Al-Hujurat ayat 10 yang berbunyi: 

 

َ  وَاتَّقوُا  اخََوَيْكُمْ  بيَْنَ  فاَصَْلِحُوْا اخِْوَة   الْمُؤْمِنوُْنَ  انَِّمَا    ١٠  ࣖترُْحَمُوْنَ  لَعَلَّكُمْ  اللّّٰ
 

Artinya: “Sesungguhnya orang-orang mukmin itu bersaudara, karena itu 

damaikanlah kedua saudaramu (yang bertikai) dan bertakwalah kepada Allah agar 

kamu dirahmati”.  

 

Asbabun Nuzul dari Surah Al-Ḥujurāt ayat 10 berkaitan dengan peristiwa 

perselisihan antara dua kelompok Muslim. Ayat ini diturunkan sebagai kelanjutan 

dari ayat 9, yang membahas tentang mendamaikan dua kelompok yang bertikai. 

Ayat 10 menegaskan bahwa sesama orang beriman adalah bersaudara dan 

mendorong untuk memperbaiki hubungan di antara mereka (Albar 2021). Adapun 

dari Tafsir Ibnu Kasir dari ayat ini menekankan bahwa persaudaraan karena iman 

lebih kuat daripada persaudaraan karena nasab. Oleh karena itu, jika terjadi 

perselisihan di antara sesama Muslim, maka wajib bagi kaum Muslimin lainnya 

untuk mendamaikan mereka, demi menjaga keutuhan umat dan mendapatkan 

rahmat Allah (Katsir, 2017). Sebagimana hadis Rasurullah  saw  yang berbunyi: 

 

يكَْذِبهُُ، وَلََ يَحْقِرُهُ الْمُسْلِمُ أخَُو الْمُسْلِمِ، لََ يَظْلِمُهُ، وَلََ يخَْذلُهُُ، وَلََ   
Artinya:"Seorang Muslim adalah saudara bagi Muslim yang lain. Ia tidak 

menzaliminya, tidak menelantarkannya, tidak berdusta kepadanya, dan tidak 

merendahkannya..."(HR. Muslim no. 2564) 

 

Menurut Ritzer Integrasi sosial yaitu pertama pengendalian terhadap ketidak 

sesuaian/konflik dan penyimpangan sosial dan suatu sistem sosial tertentu, dan 

kedua proses menyatukan unsur-unsur dalam suatu masyarakat sehingga tercipta 

sebuah tatanan sosial. Dari pengertian diatas yang dikemukakan maka integrasi 

sosial adalah suatu proses bersatunya masyarakat yang beragam, namun 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

berdampingan serasi dan selaras dalam kehidupan sosial politik dan budaya 

(Darusman 2021). Yang dimana dijelaskan dalam Q.S Al-Imran ayat 103: 

 

ِ   بحَِبْلِ   وَاعْتصَِمُوْا  لَ   جَمِيْعاً  اللّّٰ قوُْا   وَّ ِ   نِعْمَتَ   وَاذْكُرُوْا    تفَرََّ   قلُوُْبِكُمْ   بيَْنَ   فاَلََّفَ   اعَْدَاۤءً   كُنْتمُْ   اِذْ   عَليَْكُمْ   اللّّٰ
نَ   حُفْرَة    شَفَا  عَلٰى   وَكُنْتمُْ   اخِْوَاناً    بنِِعْمَتهِ     فاَصَْبحَْتمُْ  نْهَا  فاَنَْقَذَكُمْ   النَّارِ   م ِ   اٰيٰتهِ    لَكُمْ   اللُّّٰ   يبُيَ ِنُ   كَذٰلِكَ    ۗم ِ

  ١٠٣ تهَْتدَُوْنَ  لَعَلَّكُمْ 
 

Artinya: “Berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, janganlah 

bercerai berai, dan ingatlah nikmat Allah kepadamu ketika kamu dahulu 

bermusuhan, lalu Allah mempersatukan hatimu sehingga dengan karunia-Nya 

kamu menjadi bersaudara. (Ingatlah pula ketika itu) kamu berada di tepi jurang 

neraka, lalu Allah menyelamatkan kamu dari sana. Demikianlah Allah 

menerangkan ayat-ayat-Nya kepadamu agar kamu mendapat petunjuk”. 

 

Asbabun Nuzul  Surah Ali-Imran ayat 103 berkaitan dengan peristiwa 

perselisihan antar suku di Madinah, khususnya antara suku Aus dan Khazraj. 

Menurut riwayat, suatu ketika seorang Yahudi mencoba menghasut kedua suku 

tersebut dengan mengingatkan kembali permusuhan lama mereka sebelum masuk 

Islam. Akibatnya, emosi mereka terpancing, dan hampir saja terjadi pertikaian. 

Menanggapi situasi ini, Allah menurunkan ayat tersebut sebagai peringatan agar 

umat Islam tetap bersatu dan tidak terpecah belah (Wāhidī 2021).  

 Adapun dari Tafsir Ibnu Kasir menjelaskan bahwa "tali Allah" merujuk pada 

Al-Qur'an dan agama Islam. Umat Islam diperintahkan untuk bersatu dalam 

berpegang teguh pada ajaran Allah dan dilarang untuk berpecah belah. Ayat ini juga 

mengingatkan kaum Muslimin akan nikmat persaudaraan yang Allah berikan 

setelah sebelumnya mereka hidup dalam permusuhan, seperti yang terjadi antara 

suku Aus dan Khazraj di Madinah. Sehingga Rasulullah mencontohkan kehidupan 

masyarakat yang harmonis, penuh solidaritas dan saling peduli. Rasurullah saw 

Bersabda: 

 

هِمْ، وَتعَاَطُفِهِمْ، وَترََاحُمِهِمْ، مَثلَُ الْجَسَدِ، إِذاَ اشْتكََى مِنْهُ   مَثلَُ الْمُؤْمِنيِنَ فيِ توََاد ِ

ى عُضْوٌ تدَاَعَى سَائرُِ الْ  جَسَدِ باِلسَّهَرِ وَالْحُمَّ  
 

Artinya: "Perumpamaan orang-orang mukmin dalam cinta, kasih sayang, dan 

kepedulian mereka adalah seperti satu tubuh. Jika satu bagian tubuh sakit, maka 

seluruh tubuh turut merasakan sakitnya dengan tidak bisa tidur dan demam." (HR. 

Bukhari dan Muslim) 

 

Integrasi sosial merupakan proses penyatuan diantara unsur-unsur berbeda 

dengan membentuk satu unsur yang sama diantara unsur-unsur tersebut (Abdullah, 

2020). Dengan duduknya sebuah konsep integrasi sosial dirasa dapat menjadi 

sebuah penyatuan unsur-unsur masyarakat. Penyatuan kelompok dan golongan 

tertentu dengan persamaan tanpa perbedaan dengan artian sebuah konsep menerima 

hal yang baru dalam masyarakat lokal dengan konsep adaptasi (Wawan 2022). 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

Prinsip-Prinsip Integrasi Sosial dalam Islam 

Ukhuwah Islamiyah 

Ukhuwah Islamiyyah adalah persaudaraan seiman dan seagama islam. 

Manusia di dunia diciptakan oleh Allah dengan keadaan berbeda suku, bangsa, ras, 

bahasa, warna kulit supaya saling mengenal. Tidak untuk saling menjatuhkan 

dengan berbagai bentuk intimidasi dan diskriminasi. Maka, tidak pantas individu 

atau satu kelompok orang yang beriman untuk berbuat kejahatan. Apalagi kepada 

sesama saudara muslim, tidak seharusnya saling dengki, menipu, membenci, 

membelakangi atau memutuskan hubungan (Dian 2024). Sebagaimana dalam hadist 

Rasulullah Saw yang berbunyi : 

قاَلَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمنْ أبَيِ هرَُيْرَةَ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ، قاَلَ: عَ   

لَ تحَاسَدوا، ولَ تنَاجَشوا، ولَ تبَاعَضوا، ولَ تدَابرَوا، ولَ يَبِعْ بعَْضُكمْ علَى بَيْعِ بعَْضٍ،  

ِ إخِْواناً، المُسْلِمُ أخُو المُسْلِمِ، لَ يَظْلِمُهُ، ولَ يخَْذلُهُُ، ولَ يكَْ  ذِبهُُ، ولَ يَحْقِرُهُ،  وكُونوا عِبادَ اللََّّ

اتٍ  -التَّقْوَى هاهُنا  بِحَسْبِ امْرِئٍ مِنَ الشَّر ِ أنْ يحَْقِرَ أخاهُ   - ويشُِيرُ إلى صَدْرِهِ ثلَاثَ مَرَّ

 المُسْلِمَ، كُلُّ المُسْلِمِ علَى المُسْلِمِ حَرامٌ: دَمُهُ، ومالهُُ، وعِرْضُهُ 

 
Artinya: Dari Abu Hurairah radhiallahuanhu dia berkata: Rasulullah Saw 

bersabda: Janganlah kalian saling dengki, saling menipu, saling marah dan saling 

memutuskan hubungan. Dan janganlah kalian menjual sesuatu yang telah dijual 

kepada orang lain. Jadilah kalian hamba-hamba Allah yang bersaudara. Seorang 

muslim adalah saudara bagi muslim yang lainnya, (dia) tidak menzaliminya dan 

mengabaikannya, tidak mendustakannya dan tidak menghinanya. Taqwa itu disini 

(seraya menunjuk dadanya sebanyak tiga kali). Cukuplah seorang muslim 

dikatakan buruk jika dia menghina saudaranya yang muslim. Setiap muslim atas 

muslim yang lain; haram darahnya, hartanya dan kehormatannya”(H.R muslim). 

 

Tauhid  

Prinsip Tauhid menekankan pentingnya mengembangkan kesadaran akan 

keesaan Tuhan dalam kehidupan sosial. kehidupan sosial harus memahami bahwa 

semua kehidupan berasal dari Allah (Arif Prasetyo, Shaleh, 2024). Sebagaimana 

dalam surah Az-Zumar ayat 62 

كِيْل   هوَُ عَلٰى كُل ِ شَيْء  وَّ ُ خَالِقُ كُل ِ شَيْء  وَّۙ   ٦٢اَللّّٰ
Artinya: “Allah adalah pencipta segala sesuatu, dan dia maha memelihara dari 

segala sesuatu”.   

 

Ayat ini tidak ditemukan riwayat yang sahih atau spesifik mengenai sebab 

turunnya Surah Az-Zumar ayat 62. Ayat ini merupakan bagian dari penegasan 

tauhid dan keesaan Allah dalam menciptakan serta mengatur seluruh alam semesta. 

Namun, ayat-ayat berikutnya (Az-Zumar: 64–65) memiliki asbābun nuzūl yang 

jelas, yaitu ketika kaum musyrik mengajak Rasulullah untuk menyembah tuhan-

tuhan mereka dengan imbalan mereka akan menyembah Tuhan beliau. Atas 

peristiwa ini, Allah menurunkan ayat sebagai penegasan larangan syirik. Adapun 

tafsiran dari Ibnu Kasir bahwa Allah memberitahukan bahwa Dia adalah Pencipta 

segala sesuatu, yang menguasai, memiliki, dan mengaturnya di bawah pengawasan 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

serta perintah-Nya. Segala sesuatu tunduk pada kekuasaan dan kehendak-Nya 

(Katsir, 2017). Hal ini dijumpai dalam Hadis qudsi yang berbunyi: 

 

ُ عَزَّ وَجَلَّ: ياَ عِباَدِي، كُلُّكُمْ ضَالٌّ إلََِّ مَنْ هَدَيْتهُُ، فاَسْتهَْدُونيِ أهَْدِكُمْ ياَ عِباَدِي،  لَوْ أنََّ  قاَلَ اللََّّ

لكَُمْ وَآخِرَكُمْ... قاَمُوا فيِ صَعِيدٍ وَاحِدٍ، فَسَألَوُنيِ، فأَعَْطَيْتُ كُلَّ وَاحِدٍ مَسْألََتهَُ، مَا نَقصََ ذلَِ  كَ  أوََّ

ا عِنْدِي، إلََِّ كَمَا يَنْقصُُ الْمِخْيَطُ إذِاَ أدُْخِلَ الْبحَْ   مِمَّ

 
Artinya: “Wahai hamba-Ku, semua dari kalian sesat kecuali orang yang Aku beri 

petunjuk. Maka mintalah petunjuk kepada-Ku, niscaya Aku beri... Wahai hamba-

Ku, andai manusia dan jin sejak yang pertama hingga terakhir berkumpul dan 

meminta kepada-Ku, lalu Aku beri semuanya, tidak akan mengurangi apa yang ada 

di sisi-Ku sedikit pun, sebagaimana jarum yang dicelupkan ke laut tak mengurangi 

air laut.” (HR. Muslim no. 2577) 

 

Tawadu’ 

Prinsip-prinsip Tawadu’ mengajarkan pentingnya kerendahan hati dan 

menahan diri. Mengintegrasikan prinsip ini ke dalam pendidikan dapat 

meningkatkan kerendahan hati dan menghindari kesombongan atau perasaan 

superioritas. Guru dan siswa harus Saling menghormati, menghargai dan bekerja 

sama dalam suasana saling mendukung (Darussalam 2016). sebagaimana yang 

terkandung dalam Q.S. Al-Isra ayat 37 yang berbunyi: 

   ٣٧وَلَ تمَْشِ فىِ الَْرْضِ مَرَحًا  انَِّكَ لَنْ تخَْرِقَ الْرَْضَ وَلَنْ تبَْلغَُ الْجِباَلَ طُوْلً 
Artinya: "Janganlah kamu berjalan di muka bumi ini dengan sombong, karena 

sesungguhnya kamu sekali-kali tidak dapat menembus bumi dan sekali-kali kamu 

tidak dapat mendaki setinggi gunung”. 

 

Asbabun Nuzul dari Q.S. Al-Isra ayat 37 tidak disebutkan secara spesifik 

dalam kitab-kitab Asbabun Nuzul klasik seperti karya Imam al-Wahidi maupun al-

Suyuti. Menurut para ahli tafsir seperti Imam al-Suyuti dalam Lubab an-Nuqul dan 

juga Imam al-Wahidi dalam Asbabun Nuzul, ayat ini adalah bagian dari serangkaian 

ajaran moral yang diturunkan Allah kepada Rasulullah saw  sebagai nasihat 

langsung dari Allah Swt, bukan karena kejadian spesifik tertentu (Faridah 2018). 

 

 
Keadilan Sosial 

Nilai-nilai sosial dalam Islam menekankan pentingnya keadilan, kebaikan, dan 

kepedulian terhadap sesama sebagai fondasi kehidupan bermasyarakat yang harmonis. 

Ajaran ini menuntun manusia untuk tidak hanya beribadah secara ritual, tetapi juga 

mengaktualisasikan keimanan melalui tindakan sosial yang mencerminkan kasih sayang 

dan tanggung jawab moral. Prinsip-prinsip tersebut menjadi dasar bagi terciptanya integrasi 

sosial yang kokoh dalam kehidupan umat. Sebagaimana yang terkandung dalam Q.S. An-

Nahl ayat 90 yang berbunyi:  

 

َ   اِنَّ ۞   حْسَانِ   باِلْعَدْلِ   يأَمُْرُ   اللّّٰ   وَالْبَغْيِ   وَالْمُنْكَرِ   الْفحَْشَاۤءِ   عَنِ   وَينَْهٰى  الْقرُْبٰى   ذِى   وَايِْتاَۤئِ   وَالِْ
   ٩٠ تذََكَّرُوْنَ  لَعَلَّكُمْ  يَعِظُكُمْ 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

 

Artinya: “Sesungguhnya Allah menyuruh berlaku adil, berbuat kebajikan, dan 

memberikan bantuan kepada kerabat. Dia (juga) melarang perbuatan keji, 

kemungkaran, dan permusuhan. Dia memberi pelajaran kepadamu agar kamu 

selalu ingat”. 

 

Menurut beberapa ulama tafsir, khususnya dari Imam al-Suyuti dalam Lubab 

al-Nuqul fi Asbab al-Nuzul, serta penjelasan Ibnu Kasir, ayat ini tidak turun karena 

peristiwa tertentu (spesifik), melainkan sebagai ajaran umum yang sangat penting 

dalam kehidupan bermasyarakat. Dengan demikian, ayat An-Nahl 90 menjadi 

pedoman moral yang luas dan fundamental, mengajarkan keseimbangan antara 

keadilan, kebaikan, dan hubungan sosial yang harmonis tanpa bergantung pada 

sebab turunnya ayat yang spesifik (Wāhidī 2021). 

Faktor-Faktor Integrasi Sosial 

Faktor Pendukung  

1) Pengakuan kebhinekaan: Artinya apabila homogenitas telah tercapai, dalam arti 

bahwa setiap anggota masyarakat mengakui, menerima dan memberikan toleransi 

yang besar terhadap unsur-unsur yang berbeda dengan diri dan kelompoknya, maka 

kelangsungan hidup kelompok akan terpelihara. Perlu diketahui bahwa integrasi 

erat hubungannya dengan disorganisasi dan disintegrasi sosial karena menyangkut 

unsur psikologi yang diwujudkan dalam bentuk ikatan norma sebagai pedoman 

bersikap dan bagi setiap anggota masyarakat.  

2) Perasaan saling memiliki: Artinya apabila setiap anggota masyarakat merasa 

bahwa mereka berhsil memenuhi kebutuhannya serta mampu membantu memenuhi 

kebutuhan orang lain, yakni kebutuhan material dan nonmaterial (kebutuhan 

biologis, psikologis, sosiologis), perasaan saling memiliki akan tumbuh dan 

berkembang dalam setiap sektor kehidupan.  

3) Norma-norma masyarakat konsisten dan tidak berubah-ubah: Suatu norma yang 

tetap atau tidak berubah-ubah sifatnya mudah diketahui dan dipahami, sehingga 

proses internalisasi dapat dilakukan secara optimal. Salah satu norma yang 

konsisten yaitu norma agama, sebab norma agama bersifat universal, sehingga 

norma agama pada umumnya diketahui dan dipahami oleh pemeluknya terutama 

pada masyarakat religius.  

4) Adanya semangat gotong royong: kegiatan gotong royong tersebut dilakukan 

secara sukarela dan tanpa mengharapkan imbalan. Budaya gotong royong yang 

berkembang di masyarakat didasari oleh rasa solodaritas dan tanggung jawab 

terhadap kelangsungan hidup masyarakat di lingkungan sekitar (Mais 2019). 

Faktor Penghambat Integrasi Sosial 

1) Konflik atau pertentangan akibat tidak tuntasnya penyelesaian suatu masalah. 

2) Prasangka buruk yang dilatar belakangi oleh cemburu sosial. 

3) Persaingan tidak sehat yang melahirkan kontravensi dan mengarah pada 

pertentangan atau konflik. 

4) Fanatisme yang berelebihan karena perbedaan rasa, etnis, kebudayaan, agama 

dan kepercayaan, daerah tempat tinggal, mayoritas dan minoritas. 

5) Rendahnya sikap toleransi dalam hidup bermasyarakat. 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

6) Berlangsungnya tindakan anggota masyarakat yang baik secara individu 

maupun kelompok yang dinilai mengganggu keteraturan dan keseimbangan 

hidup bermasyarakat (Retno 2019). 

Salat Jamaah Dan Integrasi Sosial (Kajian Sosialogis) Nilai-Nilai Sosial dalam 

Salat Berjamaah 

Dalam perspektif Islam, integrasi sosial dibangun atas dasar nilai-nilai 

ukhuwah (persaudaraan), musyawarah, keadilan, dan tolong-menolong dalam 

kebaikan (Faoziyah, 2023). Nilai-nilai ini menjadi pondasi bagi terciptanya 

kehidupan masyarakat yang harmonis dan saling menghargai. Prinsip ukhuwah 

menegaskan bahwa setiap manusia memiliki kedudukan yang sama di hadapan 

Allah Swt., tanpa memandang status sosial maupun ekonomi. Prinsip ini secara 

nyata tercermin dalam shalat berjamaah, di mana setiap jamaah berdiri sejajar dalam 

satu saf, menghapus sekat sosial yang sering memisahkan manusia. Shalat 

berjamaah mengajarkan nilai egalitarianisme sebuah konsep kesetaraan yang 

menjadi inti dari integrasi sosial dalam Islam. 

Secara sosiologis, shalat berjamaah dapat dipahami melalui teori 

fungsionalisme struktural yang dikemukakan oleh Emile Durkheim. Menurut 

Durkheim, agama berfungsi sebagai kekuatan sosial yang mempersatukan individu 

dalam suatu sistem nilai dan norma bersama. Shalat berjamaah, dalam konteks ini, 

berperan sebagai ritual kolektif yang memperkuat “solidaritas mekanik”, yaitu 

bentuk solidaritas yang muncul dari kesamaan keyakinan dan pengalaman spiritual 

(Akhtar Malik & Ashraf Malik, 2022). Ketika umat Islam berkumpul dalam satu 

tempat, mengikuti imam dengan gerakan dan bacaan yang seragam, terbentuklah 

rasa kebersamaan dan kohesi sosial. Hal ini menciptakan pengalaman transendental 

yang bukan hanya mempererat hubungan dengan Tuhan, tetapi juga memperkuat 

ikatan sosial antar sesama jamaah. 

Selain itu, shalat berjamaah juga mencerminkan prinsip musyawarah dan 

kepemimpinan kolektif. Imam dalam shalat berperan sebagai pemimpin yang ditaati 

bukan karena kekuasaan duniawi, tetapi karena amanah dan keilmuannya. Jamaah 

mengikuti imam dengan tertib dan disiplin, yang menggambarkan harmoni antara 

otoritas dan kepatuhan dalam kehidupan sosial. Dalam perspektif teori 

interaksionisme simbolik (Herbert Blumer), gerakan dan saf dalam shalat 

berjamaah menjadi simbol interaksi sosial yang sarat makna: setiap gerakan dan 

posisi tubuh mengandung pesan kebersamaan, keteraturan, dan kesetaraan. 

Interaksi ini menumbuhkan rasa empati, kepedulian, dan kebersamaan sosial yang 

menjadi ciri masyarakat beriman. 

Dengan demikian, shalat berjamaah bukan sekadar ritual ibadah, tetapi juga 

mekanisme sosial yang mampu memperkuat integrasi masyarakat. Ia menjadi ruang 

simbolik di mana nilai-nilai Islam seperti ukhuwah, kesetaraan, dan solidaritas 

diwujudkan secara nyata dalam tindakan kolektif. Melalui pemaknaan sosiologis 

ini, dapat dipahami bahwa shalat berjamaah berfungsi sebagai media pembentukan 

tatanan sosial yang harmonissebuah harmoni yang lahir dari kesadaran spiritual dan 

diwujudkan dalam kehidupan sosial sehari-hari. Sebagaimana dalam Q.S. Az-

Zariyat: 56 yang berbunyi: 

نْسَ الَِّْ لِيعَْبدُُوْنِ      ٥٦وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالِْْ



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

Artinya: “Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk beribadah 

kepada-Ku”. 

 

Asbabun Nuzul Q.S Az-Zariyat Ayat 56 ini berkaitan dengan ayat 

sebelumnya mengenai peringatan dan ancaman. Pada saat itu Nabi Muhammad 

saw. sedang berceramah di depan kaum muslim dan kaum kafir setelah beberapa 

ayat turun kemudian turunlah Al-Quran Surat Az-Zariyat ayat 56 sebagai 

peringatan bagi kaum muslimin agar menjadi hamba yang taat beribdah dan sebagai 

peringatan bagi kaum kafir agar segera beriman, beribadah kepada Allah Swt 

karena setiap perbuatan akan di balas di akhirat kelak (Taufikurrohmah, 2022). 

a. Salat Berjamaah sebagai Sarana Interaksi Sosial 

Salat berjamaah menciptakan rasa kebersamaan dan solidaritas di antara umat 

Muslim. Interaksi sosial dalam konteks salat dapat memperkuat jaringan sosial dan 

menciptakan hubungan yang lebih mendalam antara individu. Melaksanakan salat 

berjamaah, khususnya, meningkatkan hubungan sosial dan rasa kebersamaan di 

antara individu. Penelitian menunjukkan bahwa partisipan yang aktif dalam salat 

berjamaah melaporkan hubungan sosial yang lebih baik dengan komunitas (Arifin 

2025). 

Melalui praktik salat, individu tidak hanya memenuhi kewajiban agama, 

tetapi juga membangun ikatan sosial yang kuat, meningkatkan rasa empati, dan 

berkontribusi pada kesejahteraan masyarakat. Dengan demikian, salat berfungsi 

sebagai sarana untuk memperkuat hubungan sosial, menciptakan komunitas yang 

lebih harmonis, dan meningkatkan kualitas hidup secara keseluruhan (Rahmawati, 

2022). 

b. Peran Masjid dalam Integrasi Sosial 

Masjid harus berperan dalam memperkuat interaksi sosial karena masjid 

bukan hanya tempat untuk melaksanakan ibadah saja, tetapi juga merupakan pusat 

interkasi sosial umat islam (Khikmawati, 2020). Masjid memiliki potensi besar 

untuk membangun persaudaraan dan solidaritas di antara jamaahnya, karena masjid 

adalah tempat yang sering dikunjugi oleh berbagai lapisan masyarakat (Muhazzab 

2023). 

Masjid memainkan peran sentral dalam mempererat interaksi sosial melalui 

berbagai kegiatan keagamaan (Khikmawati, 2020). Salah satu kegiatan utama 

adalah salat berjamaah, yang merupakan simbol persatuan dan kebersamaan dalam 

Islam (Setyani and Masyithoh 2024). Selain itu, kegiatan sosial di masjid, seperti 

kerja bakti atau gotong-royong zakat atau sedekah, buka puasa bersama, serta 

santunan anak yatim, memiliki peran penting dalam mempererat hubungan sosial 

di lingkungan masyarakat (Setyani 2024). 

Dengan melibatkan jamaah dalam kegiatan keagamaan, sosial, dan 

pendidikan di masjid, diharapkan tercipta lingkungan yang penuh kasih sayang, 

tolong-menolong, dan saling berinteraksi antar sesama. Kegiatan-kegiatan ini juga 

diharapkan dapat memberikan dampak positif bagi individu dan masyarakat, baik 

secara spiritual maupun sosial, serta membawa manfaat bagi kemajuan dan 

kebaikan bersama (Munawaroh, 2020). 

 

Faktor Penghambat dalam Salat Berjamaah Dalam Sosiologis 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

 Shalat berjamaah memiliki peran penting dalam membangun solidaritas 

umat, namun kini mulai melemah. Secara sosiologis, hal ini dipengaruhi oleh 

meningkatnya individualisme, perubahan pola hidup modern yang serba sibuk, 

serta lemahnya peran masjid, keluarga, dan tokoh agama dalam menumbuhkan 

budaya berjamaah. Kesibukan, gaya hidup praktis, dan kurangnya teladan membuat 

masyarakat lebih memilih beribadah sendiri. Akibatnya, makna sosial shalat 

berjamaah semakin pudar, sehingga perlu penguatan kembali fungsi sosial-

keagamaan untuk menumbuhkan kebersamaan di tengah masyarakat modern. 

1. Meningkatnya Individualisme dan Meningkatnya Solidaritas Sosial 

 Dalam kehidupan masyarakat modern, nilai-nilai individualisme semakin 

menguat. Banyak orang lebih terfokus pada urusan pribadi, pekerjaan, dan 

pencapaian material, sehingga kebersamaan dalam kehidupan sosial perlahan 

memudar. Pola hidup yang serba sibuk membuat masyarakat jarang berinteraksi 

secara langsung, termasuk dalam kegiatan keagamaan seperti shalat berjamaah. 

Masjid yang dahulu menjadi pusat pertemuan sosial dan spiritual kini mulai 

kehilangan fungsinya sebagai ruang mempererat ukhuwah dan solidaritas umat. 

  Dalam buku  Emile Durkheim The Elementary Forms of the Religious Life 

(1912), agama memiliki fungsi penting dalam menjaga solidaritas sosial melalui 

ritus kolektif yang menumbuhkan rasa kebersamaan (Akhtar Malik & Ashraf 

Malik, 2022). Ketika masyarakat lebih memilih menjalani kehidupan secara 

individual, fungsi sosial agama pun melemah. Fenomena berkurangnya jamaah di 

masjid mencerminkan adanya pergeseran nilai dari masyarakat kolektif menuju 

masyarakat yang lebih individualistik, di mana kepentingan pribadi sering kali 

mengalahkan makna sosial dan spiritual ibadah. 

2. Perubahan Pola Hidup dan Struktur Sosial Modern 

Modernisasi membawa dampak besar terhadap ritme dan struktur 

kehidupan masyarakat. Tuntutan pekerjaan, mobilitas tinggi, serta tekanan waktu 

membuat banyak orang sulit menyesuaikan diri dengan waktu shalat berjamaah. 

Aktivitas ekonomi yang padat dan gaya hidup serba cepat menjadikan ibadah 

berjamaah dianggap kurang praktis, bahkan sering kali ditunda atau diabaikan. 

Selain itu, perubahan pola hidup juga berdampak pada cara masyarakat memandang 

agama. Ibadah tidak lagi dianggap sebagai aktivitas sosial yang memperkuat 

hubungan antarindividu, tetapi lebih sebagai urusan pribadi antara manusia dengan 

Tuhannya. Dalam konteks sosiologis, hal ini menunjukkan adanya disenchantment 

atau “pelemahan nilai sakral” dalam kehidupan modern sebagaimana dijelaskan 

oleh Max Weber (Zarubina, 2023). Akibatnya, nilai kebersamaan yang terkandung 

dalam shalat berjamaah semakin sulit tumbuh di tengah masyarakat yang sibuk dan 

terfragmentasi secara sosial. 

3. Lemahnya Peran Lembaga Sosial Keagamaan dan keteladanan Tokoh 

Masyarakat 

Masjid, keluarga, dan lembaga pendidikan memiliki peran penting sebagai 

agen sosialisasi nilai keagamaan dan sosial. Namun, dalam praktiknya, ketiga 

lembaga ini belum berfungsi secara maksimal dalam membentuk budaya 

berjamaah. Masjid sering kali hanya berfungsi sebagai tempat ibadah ritual, bukan 

sebagai pusat pembinaan umat dan kegiatan sosial. Di sisi lain, keluarga belum 

menanamkan kebiasaan berjamaah sejak dini, sementara lembaga pendidikan lebih 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

fokus pada capaian akademik dibanding pembentukan karakter spiritual dan sosial. 

  Kondisi ini semakin diperparah oleh minimnya keteladanan dari tokoh 

agama atau pemimpin masyarakat (Azhima, Jannah 2025). Padahal, dalam teori 

interaksionisme simbolik, tindakan sosial seseorang banyak dipengaruhi oleh 

makna dan contoh yang ia lihat di lingkungannya. Tanpa figur teladan yang aktif 

menggerakkan jamaah dan menampilkan contoh konkret, makna sosial dari shalat 

berjamaah sulit terinternalisasi dalam kesadaran masyarakat. Oleh karena itu, 

revitalisasi fungsi masjid, peran keluarga, dan keteladanan sosial menjadi kunci 

dalam membangkitkan kembali semangat kebersamaan umat dalam beribadah. 

Sehingga tiga point diatas dari perspektif sosiologis yaitu melemahnya 

praktik shalat berjamaah bukan hanya persoalan pribadi, melainkan cerminan dari 

perubahan sosial yang lebih luas. Meningkatnya individualisme, perubahan pola 

hidup modern, dan melemahnya peran lembaga sosial keagamaan menjadi faktor 

utama yang menghambat terlaksananya shalat berjamaah. Oleh karena itu, 

diperlukan upaya bersama untuk menghidupkan kembali fungsi sosial agama 

melalui penguatan peran masjid, keluarga, dan tokoh masyarakat. Dengan 

demikian, shalat berjamaah tidak hanya dipahami sebagai ibadah ritual, tetapi juga 

sebagai sarana memperkokoh solidaritas sosial dan spiritual umat di tengah 

tantangan kehidupan modern. 

KESIMPULAN 

Shalat berjamaah bukan hanya sekadar kewajiban ibadah, tetapi juga 

wujud nyata dari kebersamaan manusia di hadapan Allah SWT. Dalam setiap 

barisan jamaah, tidak ada perbedaan antara kaya dan miskin, pejabat dan rakyat, tua 

dan muda semuanya berdiri sejajar dengan tujuan yang sama, yaitu mengabdi 

kepada Sang Pencipta. Dari sinilah tumbuh nilai-nilai keikhlasan, persaudaraan, 

dan kebersamaan yang menjadi fondasi penting bagi kehidupan sosial yang 

harmonis. 

Dalam pandangan sosial, shalat berjamaah menghadirkan ruang 

perjumpaan yang hangat di tengah masyarakat. Setiap kali umat berkumpul di 

masjid, mereka tidak hanya memperkuat iman, tetapi juga memperkuat hubungan 

antar sesama. Senyum, salam, dan sapaan selepas shalat menjadi benih yang 

menumbuhkan rasa peduli dan empati. Di tengah kehidupan modern yang sering 

memisahkan manusia dengan kesibukan dan teknologi, shalat berjamaah 

mengingatkan kita untuk kembali saling mengenal, berbagi, dan menumbuhkan 

semangat gotong royong. 

Karena itu, menjaga tradisi shalat berjamaah berarti menjaga denyut 

kehidupan sosial umat. Melalui ibadah yang sederhana namun sarat makna ini, 

masyarakat dapat membangun hubungan yang penuh kasih, saling menghormati, 

dan bekerja sama untuk kebaikan bersama. Jika nilai-nilai kebersamaan yang 

diajarkan dalam shalat berjamaah terus dihidupkan, maka akan lahir masyarakat 

yang tidak hanya taat secara spiritual, tetapi juga kuat dalam persaudaraan dan cinta 

sesama manusia. 

 

DAFTAR PUSTAKA 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

A. Darussalam. (2016). “Indahnya Kebersamaan dengan Salat Berjamaah”, 

Jurnal Tafsere Vol. 4 No. 1, Tahun 2016, h. 34. 

Abdullah, A. R. (2020). Solidaritas Sosial Dalam Lingkup Pertemanan Di Era 

Modern. Universitas Negeri Semarang, 1–6. 

Ahmadi, A. (1995). Mutiara Isra’ Miraj, (Bumi Aksara, Jakarta: 1995). 

Aisah, S., & Khusni Albar, M. (2021). Telaah Nilai-Nilai Pendidikan Sosial Dari ­ 

Q.S Al Hujurat: 11-13 Dalam Kajian Tafsir. Arfannur, 2(1), 35–46. 

https://doi.org/10.24260/arfannur.v2i1.166 

Akhtar Malik, H., & Ashraf Malik, F. (2022). Emile Durkheim Contributions to 

Sociology. International Journal of Academic Multidisciplinary Research, 

6(February), 7–10. www.ijeais.org/ijamr 

Al-Sijistānī., A. D. (n.d.). Sunan Abī Dāwūd. Beirut: Dār al-Fikr. 2001. 

Al-Wāhidī, A. ibn A. (2021). Asbāb al-Nuzūl. The Routledge Companion to the 

Qur’an, 211–222. https://doi.org/10.4324/9781315885360-23 

Arif Prasetyo, Shaleh, I. (2024). “Transformasi Pendidikan Dasar Melalui 

Integrasi Ilmu Pendidikan dan Prinsip-Prinsip Islam: Membentuk Generasi 

Unggul Dan Berakhlak Mulia” Jurnal Ilmiah Pendidikan Madrasah 

Ibtidaiyah, 8, no.1 (2024): hlm 121. DOI 10.35931/am.v8i1.2840. 

Bahrun Abu Bakar. (2004). Terjemahan Tafsir Jalalain berikut Asbabun Nuzul, 

(Bandung: Sinar Baru, 2004), cet ke-4, jilid 1, h. 416-417. 

Dra. FARIDAH, M. (2018). Pemikiran As Suyuthi Tentang Asbabun nuzul. 

Edi Bachtiar. (2014). “Salat sebagai Media Komunikasi Vertikal Transendental”, 

Konseling Religi: Jurnal Bimbingan Konseling Islam. Tahun 2014, h. 397. 

Faoziyah, S. (2023). Inklusi Sosial Dalam Perspektif Keislaman: Meningkatkan 

Kesejahteraan Sosial Untuk Semua. AKSELERASI: Jurnal Ilmiah Nasional, 

5(1), 47–56. https://doi.org/10.54783/jin.v5i1.677 

Fauzan Azhima, M. J. (2025). ANALISIS FAKTOR PSIKOLOGIS DALAM 

KETIDAKSESUAIAN PEMAHAMAN DAN PENGAMALAN AJARAN 

AGAMA. PAEDAGOGY : Jurnal Ilmu Pendidikan Dan Psikologi, 5(2), 442–

450. 

Hamza, F. (2022). Tafsir al-Jalalayn (pp. 1–786). 

Imam Nawawi. (2010). Almajmu’ Syarah Al Muhadzdzab, terj. Abu Somad-Umar 

Mujtahid (Jakarta: Pustaka Azam, 2010), h. 321. 

Kamaluddin, & Gustina Siregar. (2023). Brotherhood/Ukhwah in Islamic 

Perspective. Morfai Journal, 2(4), 751–759. 

https://doi.org/10.54443/morfai.v2i4.646 

Katsir, I. I. (2017). Tafsir Ibn Katsir Al Hujurat. 30. 

Khikmawati, N. (2020). “Pemberdayaan Berbasis Religi: Melihat Fungsi Masjid 

Sebagai Ruang Religi, Edukasi dan Kultural di Masjid Darusa’adah, Kota 

Bandung.” IMEJ: Islamic Management and Empowerment Journal Tahun 

2020 203-224. 

Machado, J. M. (2025). a Secularização Da Sociedade Moderna E O Declínio Da 

Religiosidade: Explorando As Tendências Contemporâneas. Revista Foco, 

18(1), e7193. https://doi.org/10.54751/revistafoco.v18n1-062 

Mais, Y., & Purwanto, A. (2019). Integrasi Sosial Antara Masyarakat Pendatang 

Dengan Masyarakat Setempat Di Desa Trans Kecamatan Sahu Timur. 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

Jurnal RELIGI|97 

HOLISTIK: Journal of Social and Culture, 12 (1). 

Muh Dian Nur Alim Mu’min, Hamza Abdulrahim Ahmed Hasob, Achmad 

Abubakar, Halimah Basri, M. A. F. R. (2024). “Telaah Hubungan Sosial 

Dalam Al-Quran : Studi Tafsir Qs. Al-Hujarat Ayat 10” Journal of 

Management and Innovation Entrepreunership (JMIE)1, no.2 (2024): hlm 

341. 

Muhazzab Alief Faizal, A. A. (2023). “Peran Masjid Sebagai Tempat Kegiatan 

Sosial Ekonomi Masyarakat.” Maro; Jurnal Ekonomi Syariah dan Bisnis, 

Tahun 2023 123-134. 

Mujieb., M. A. (1986). Lubabun Nuqul fi Asbabun Nuzul: Riwayat Turunnya ayat-

ayat Al-Qur’an, (Rembang: Daarul Ihya, 1986) h. 185. 

Munawaroh, B. Z. (2020). “Peran Majelis Taklim Dalam Meningkatkan 

Pemahaman Keagamaan Masyarakat.” Jurnal Penelitian 369-392 Tahun 

2020. 

Muslim. (2001). Muslim bin al-Hajjaj al-Qusyairy. 2001. Ṣaḥīḥ Muslim, Jil. 1. 

Beirut: Dār Ihyā’ al-Turāth al-‘Arabī. 

Premananto, G. C. (2019). Salat Jama’ah Based Management. 

Rahmawati. (2022). Skripsi: Pengaruh salat berjamaah terhadap perilaku sosial 

santri di Pondok Pesantren Hidayatul Qomariyah Kota Bengkulu. Bengkulu: 

Universitas Negeri Fatmawati Sukarno Bengkulu. 

Retno Anggraini. (2019). Integrasi Sosial Masyarakat Multietnik Di Nagari Sitiung 

Kabupaten Dhamasraya”, JSA (Jurnal Sosiologi Andalas 5, No. 2 (2019):hlm 

117, http://jsa.fisip.unand.ac.id. 

rifin, Muhammad Zainul,  and A. R. S. (2025). A “Pengaruh Salat Lima Waktu 

terhadap Disiplin dan Kualitas Hidup.” Lencana: Jurnal Inovasi Ilmu 

Pendidikan Vol.3 No.1 Tahun 2025, 70-78. 

Sabiq, S. (2007). Fiqh Al-Sunnah. 

Septianmar, P., Esterlita P, S., & Afiati, N. S. (2022). Hubungan Antara Dukungan 

Sosial Keluarga Dan Motivasi Belajar Dengan Resiliensi Akademik Pada 

Siswa Sma Di Masa Pandemi Covid-19. PSIKOSAINS (Jurnal Penelitian Dan 

Pemikiran Psikologi), 17(2), 159. 

https://doi.org/10.30587/psikosains.v17i2.4595 

Setyani, Dinda,  and S. M. (2024). “Kepatuhan Beragama dan Interaksi Sosial 

Dalam Masyarakat Islam.” IHSAN : Jurnal Pendidikan Islam Vol. 2 No. 2, 

Tahun 2024. 60-69. 

Taufikurrohmah, I. (2022). “Implikasi Pendidikan dari Al-Quran Surat Adz-

Dzariyat Ayat 56 tentang Tujuan Penciptaan Manusia terhadap Upaya 

Pendidikan dalam Membentuk Manusia yang Taat Beribadah.” Bandung 

Conference Series: Islamic Education. Vol. 2. No. 2. Tahun 2022 747-755. 

Wawan Sopiyan, Rahmat Hidayat, Rini Setiawati, F. N. H. (2022). “Integrasi 

Sosial Dalam Masyarakat Beragama Sebagai Mediasi Konflik Sosial” Jurnal 

Studi Keislaman 20, no.2 (2022): hlm 244, https://doi.org/10.37092/el-

ghiroh.v20i02.381. 

Yunus, M., Taufik, A., Witjoro, W. A., & Ferdiansyah, A. (2024). Nilai-Nilai 

Pendidikan Dalam Sholat Berjamaah Bagi Santri Putra Di Ponpes Al-Ikhlas. 

Edification Jurnal: Pendidikan Agama Islam, 7(1), 105–117. 



RELIGI 

VOL. 3 NO. 2 TAHUN 2025 
 

 Jurnal RELIGI |98 

 

https://doi.org/10.37092/ej.v7i1.823 

Zarubina, N. N. (2023). Explanatory Possibilities of M. Weber’s Concept of 

Disenchantment of the World in the Context of Growing Magical 

Conciousness. Sotsiologicheskie Issledovaniya, 11, 15–24. 

 

       

 

 


